
 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 
 

 

 

247                                                          Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Transformasi Filsafat Pendidikan Islam:  

Sintesis Tarbiyah Ta’lim Ta’dib dari  

Pemikiran Klasik Hingga Era Digital 
 

Abstrak— Studi ini menelaah perkembangan filsafat pendidikan Islam dari periode klasik hingga 

kontemporer serta relevansinya terhadap tantangan modern. Menggunakan penelitian kualitatif berbasis 

studi pustaka dan analisis historis–komparatif, sumber primer dari pemikir Muslim klasik dan literatur 

kontemporer dianalisis melalui pendekatan hermeneutik dan tematik. Temuan menunjukkan bahwa konsep 

dasar tarbiyah, ta‘lim, dan ta’dib yang berakar pada wahyu dan dirumuskan oleh ulama klasik secara 

konsisten menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional. Dalam konteks modern, prinsip-prinsip 

ini direformulasi melalui integrasi sains, rasionalitas, kesadaran digital, dan etika spiritual. Sintesis warisan 

intelektual historis dengan kebutuhan pendidikan masa kini menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam 

tetap menjadi kerangka yang relevan untuk pendidikan yang holistik, integratif, dan berorientasi karakter. 

Paradigma berbasis tauhid ini mampu menjawab tantangan globalisasi, modernisasi, dan transformasi 

teknologi sekaligus menumbuhkan cita-cita insan kamil, sehingga menegaskan signifikansi teoretis dan 

praktisnya bagi reformasi pendidikan kontemporer di seluruh dunia saat ini. 

Kata Kunci: Filsafat; Integrasi Ilmu; Pendidikan Holistik. 

 

Abstract— This study examines the development of Islamic educational philosophy from classical to 

contemporary periods and its relevance to modern challenges. Using qualitative library research and 

historical–comparative analysis, primary sources from classical Muslim thinkers and contemporary 

literature were analyzed through hermeneutic and thematic approaches. Findings show that foundational 

concepts tarbiyah, ta‘lim, and ta’dib, rooted in revelation and articulated by classical scholars, consistently 

reject the dichotomy between religious and rational sciences. In modern contexts, these principles are 

reformulated through integration of science, rational inquiry, digital awareness, and spiritual ethics. 

Discussion: The synthesis of historical intellectual heritage with present educational needs demonstrates 

that Islamic educational philosophy remains a viable framework for holistic, integrative, and character-

oriented education. It supports a tawhid-based paradigm that addresses globalization, modernization, and 

technological transformation while nurturing the ideal of insan kamil. These findings affirm its enduring 

theoretical and practical significance for contemporary educational reform worldwide. 

Keywords: Philosophy; Knowledge Integration; Holistic Education. 

 

 

 

Diterima: 

16 Desember 2025 

Disetujui: 

11 Pebruari 2026 

Diterbitkan: 

19 Pebruari 2026 

1*Geischa Cicilia Mokoagow, 2Kasim Yahiji, 3Muh. Hasbi 
1,2,3Program Studi Pendidikan Agama Islam IAIN Sultan Amai Gorontalo 

 1,2,3Jl. Gelatik No. 01, Gorontalo, Indonesia 

E-mail: 1*geischacicilia@gmail.com, 2kasimyahiji@iaingorontalo.ac.id,  
3muh.hasbi@iaingorontalo.ac.id   

 

*Corresponding Author 

 

 

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:nioawandha25@gmail.com,%202nursamsu@uinsatu.ac.id,%20%203rizaldyyusuf03@gmail.com
mailto:nioawandha25@gmail.com,%202nursamsu@uinsatu.ac.id,%20%203rizaldyyusuf03@gmail.com


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 

Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id  
 

 

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran  248 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

I. PENDAHULUAN 

Filsafat pendidikan Islam merupakan kajian teoretis yang menggabungkan sumber-

sumber wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah) dengan tradisi intelektual Islam dan wacana pedagogis 

kontemporer untuk merumuskan tujuan, nilai, dan metode pendidikan yang bermakna bagi umat 

Muslim. Pada akar historisnya, pemikiran pendidikan Islam bermula dari wahyu sebagai sumber 

nilai dan konsep manusia (insan) yang utuh, serta concept of tarbiyah (pendidikan/pendewasaan) 

yang menekankan pembentukan akhlak, ilmu, dan pengabdian sosial. Kajian historis juga 

menelusuri kontribusi pemikir klasik Islam antara lain al-Farabi, al-Ghazālī, Ibn Sīnā serta 

perkembangan institusi pendidikan seperti madrasah dan rumah ilmu pada masa klasik Islam yang 

membentuk landasan teori dan praktik pendidikan Islam [1]. Tradisi pemikiran Islam, pendidikan 

tidak sekadar proses pengajaran dan transfer pengetahuan semata, melainkan suatu usaha tarbiyah 

yang integral yakni mendidik jiwa, akal, dan karakter manusia agar menjadi insan yang beriman 

dan bertakwa. Konsep ini menegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam harus berakar pada 

sumber wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah) sebagai pijakan normatif sekaligus menjadi bingkai 

interpretatif terhadap fenomena pendidikan kontemporer. 

  Secara historis, pemikiran pendidikan Islam berkembang seiring dengan lahirnya 

lembaga-lembaga pendidikan klasik seperti madrasah, rumah ilmu (bayt al-‘ilm), serta diskursus 

para pemikir Islam klasik misalnya al-Farabi, al-Ghazālī, dan Ibn Sīnā yang merumuskan 

hubungan antara iman, akal, dan moral dalam kerangka pendidikan. Kajian historis terhadap 

pemikiran klasik tersebut membantu kita memahami bagaimana dasar konseptual dan 

metodologis pendidikan Islam terbentuk dari akar budaya intelektual Islam. Gerakan pendidikan 

Islam tidak berhenti di masa lalu, di era modern dan kontemporer, seperti yang dikemukakan 

dalam kerangka Rethinking Contemporary Schooling in Muslim Contexts, muncul kebutuhan 

untuk merumuskan kembali kerangka filsafat pendidikan Islam agar tetap relevan menghadapi 

globalisasi, kemajuan sains, teknologi digital, serta tuntutan pluralitas sosial. 

  Konteks Indonesia dalam studi tentang filsafat pendidikan Islam mulai banyak 

ditemukan, tetapi sering tertumpu pada aspek konseptual dan normatif. Misalnya, penelitian 

“Filsafat Pendidikan dalam Perspektif Islam” menjelaskan prinsip pendidikan Islam, yakni 

keselarasan antara ilmu dan nilai agama [2]. Sementara tulisan “Implementasi Filsafat Pendidikan 

Islam dalam Mengembangkan Kurikulum 2013” mencoba mengaitkan landasan filosofis dengan 

praktik kurikulum di sekolah Islam. Salah satu tantangan utama dalam pendidikan Islam 

kontemporer adalah bagaimana menjaga keseimbangan antara tuntutan kompetensi kognitif 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 
 

 

 

249                                                          Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

(sains, teknologi) dan dimensi moral-spiritual yang menjadi ciri khas pendidikan Islam. Kajian 

“Addressing contemporary ethical and moral issues through Islamic education” menjelaskan 

bahwa pendidikan Islam harus mampu menjawab persoalan etika digital, keadilan sosial, dan 

tanggung jawab ekologis [3]. Lebih jauh lagi, dalam studi “Problems of Islamic Education: 

Analysis of Philosophical Perspectives”, penulis menguraikan konflik-konflik konseptual antara 

nilai-nilai tradisional Islam dan paradigma pendidikan modern yang cenderung sekuler dan 

teknokratik [4]. Persoalan seperti bagaimana epistemologi Islam berinteraksi dengan pendekatan 

ilmiah modern menjadi titik penting refleksi filosofis pendidikan Islam masa kini.  

  Aspek ontologi, filsafat pendidikan Islam mempertanyakan hakikat manusia (insan) 

dengan pandangan bahwa manusia diciptakan sebagai makhluk yang mengandung potensi 

spiritual, akal, dan sosial. Kajian “Hakikat Manusia dalam Al-Quran dan Filsafat Pendidikan 

Islam” menegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam menggabungkan kacamata teologis dan 

rasional dalam melihat manusia sebagai makhluk yang harus berkembang dalam segala 

dimensinya [5]. Perspektif epistemology dalam pendidikan Islam menegaskan bahwa sumber 

ilmu tidak hanya akal manusia semata, tetapi juga wahyu. Pendidikan Islam kontemporer  

membuka ruang bagi penyerapan pengetahuan empiris dan ilmiah selama tidak bertentangan 

dengan prinsip dasar Islam. Artikel “Materi dalam Filsafat Pendidikan Islam” misalnya menyebut 

bahwa filsafat pendidikan Islam memadukan sumber normatif (Qur’an & Sunnah) dan sumber 

historis atau akal manusia (pemikiran filosofis) [6]. Aspek aksiologi (nilai), filsafat pendidikan 

Islam memfokuskan pembentukan karakter, akhlak, dan nilai-nilai universal seperti keadilan, 

kasih sayang, kejujuran, tanggung jawab sosial. Kajian terbaru menunjukkan bahwa pendidikan 

Islam bisa menjadi wadah utama dalam pembentukan nilai moral dan etika di tengah tantangan 

modern, termasuk dalam pendidikan digital dan era informasi [7].  

  Pendekatan filosofis kontemporer terhadap pendidikan Islam sering menuntut sintesis 

antara tradisi dan modernitas yaitu mengembangkan model pendidikan yang bersifat “sholih li 

kulli zaman wa makan” (layak untuk setiap zaman dan tempat) [6]. Metode ini memungkinkan 

pendidikan Islam tetap relevan namun tidak kehilangan akar tradisi normatifnya. Diskursus 

global, filsafat pendidikan Islam juga dipandang sebagai kekayaan pemikiran yang dapat 

memperkaya wacana pendidikan internasional, terutama dalam hal integrasi nilai (value 

integration) dan pendidikan karakter. Misalnya artikel “Islamic Educational Philosophy and Its 

Relevance to Global Educational Challenges” menyoroti bagaimana konsep adab, hikmah, dan 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 

Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id  
 

 

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran  250 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

insan kamil dari pendidikan Islam dapat menjadi kontribusi terhadap model pendidikan yang lebih 

seimbang antara aspek kognitif dan normatif [8]. Dengan mempertimbangkan latar belakang 

historis serta tantangan kontemporer tersebut, artikel ini bertujuan melaksanakan dua agenda 

utama, yaitu: (1) menelusuri perkembangan historis pemikiran pendidikan Islam guna memahami 

landasan konseptualnya secara komprehensif, dan (2) menganalisis transformasi filsafat 

pendidikan Islam pada era kontemporer, khususnya terkait bagaimana modelnya diadaptasi, 

dilegitimasi, dan dikritisi dalam dinamika perubahan global. Dengan demikian, tulisan ini 

diharapkan tidak hanya berfungsi sebagai kajian teoretis, tetapi juga sebagai refleksi praktis yang 

konstruktif bagi pengembangan pendidikan Islam di masa mendatang.  

   

II. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan 

(library research) yang dipadukan dengan pendekatan historis-komparatif. Pendekatan ini 

digunakan untuk menelusuri perkembangan pemikiran filsafat pendidikan Islam dari periode 

klasik hingga kontemporer serta membandingkan kesinambungan dan transformasi konsep-

konsep dasarnya. Tahap awal penelitian dilakukan melalui seleksi dan klasifikasi sumber data, 

yang meliputi sumber primer berupa karya pemikir Islam klasik seperti al-Farabi, Ibn Sina, dan 

al-Ghazālī, serta sumber sekunder berupa buku dan artikel ilmiah kontemporer yang relevan 

dengan kajian filsafat pendidikan Islam [8]. 

TABEL 1. TEMA DAN INDIKATOR 

Tema Indikator 

Kontinuitas konsep inti  Konsep tarbiyah; ta’lim; ta’dib; insan kamil; tauhid. 

Integrasi ilmu  Penolakan dikotomi ilmu; relasi agama-sains; institusi pendidikan 

klasik.  

Metodologi klasik Pola halaqah; keteladanan guru; konsep adab dan hikmah. 

Transformasi modern awal  Rasionalitas; reformasi pendidikan; sintesis tradisi-modernitas.  

Tantangan kontemporer  Globalisasi; digitalisasi; sekularisasi/ teknokratisasi pendidikan.  

Ontologi  Hakikat manusia sebagai makhluk multidimensi (spiritual, 

intelektual, sosial) 

Epistimologi  Relasi wahyu, akal, pengalaman, penerimaan; metode empiris 

bermoral. 

Aksiologi  Akhlak; etika digital; nilai sosial dan ekologis.  

Relevansi Indonesia  Profil Pelajar Pancasila; penguatan karakter bangsa.  

 

Tahap berikutnya adalah penentuan tema analisis komparatif dengan memfokuskan 

kajian pada konsep tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib serta keterkaitannya dengan isu-isu pendidikan 

kontemporer, seperti globalisasi, modernisasi ilmu pengetahuan, dan perkembangan teknologi 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 
 

 

 

251                                                          Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

digital. Analisis data dilakukan menggunakan pendekatan hermeneutik untuk memahami makna 

konseptual dan konteks historis pemikiran pendidikan Islam, serta analisis tematik untuk 

mengidentifikasi pola, persamaan, dan pergeseran gagasan pendidikan Islam lintas periode.[9] 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti memahami kesinambungan antara prinsip historis dan 

pemikiran pendidikan Islam masa kini secara mendalam. 

TABEL 2. ANALISIS LITERATUR 

No Sumber  

(Penulis, Tahun) 

Jenis Sumber Data yang 

Diambil 

Tema 

1 Ikhtiono (2018)  Akademika Jurnal 

Pemikiran Islam  

Integrasi dan 

dualisme 

pendidikan islam  

Integrasi 

ilmu  

2 Rama dkk. (2023) Jurnal Pilar: Jurnal Kajian 

Islam Kontemporer 

Prinsip filsafat 

pendidikan islam  

Konsep inti  

3 Mutmainah dkk. 

(2024)  

Cendekia: Media Jurnal 

Ilmiah Pendidikan 

Konflik 

pendidikan islam 

dan modernitas  

Tantangan 

kontemporer  

4 Albina dan Aziz 

(2022)  

Edukasi Islami Jurnal 

Pendidikan Islam  

Hakikat manusia 

dalam 

pendidikan islam  

Ontologi  

5 Abdi (2018)  Al-Riwayah Jurnal 

Kependidikan  

Sumber 

epistimologi 

pendidikan islam  

Epistimologi  

6 Asiah dan Desky 

(2025)  

IOSR Journal Of 

Humanities And Social 

Science (IOSR-JHSS)  

Relevansi global 

filsafaat 

pendidikan islam  

Relevansi 

global  

7 Arifin (2024)  IJIS  

International Journal of 

Integrative Sciences  

Transformasi 

pendidikan islam 

di Indonesia  

Transformasi 

modern  

8  Mar (2024)  Journal of Scientific 

Insights  

Integrasi 

teknologi dan 

pendidikan islam  

Tantangan 

digital  

9  Romli dkk. (2023)  Al-Qalam Jurnal Kajian 

Islam dan Pendidikan 

Implementasi 

filsafat 

pendidikan islam  

Implementasi 

praktis  

 

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan triangulasi teori dengan cara 

membandingkan pandangan antar tokoh klasik dan kontemporer serta mengaitkannya dengan 

perspektif pendidikan modern. Teknik analisis data dilakukan secara sistematis melalui tahapan 

reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, sehingga diperoleh pemahaman yang 

komprehensif mengenai relevansi filsafat pendidikan Islam dalam menjawab tantangan 

pendidikan pada era modern dan digital. 

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 

Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id  
 

 

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran  252 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Berdasarkan kajian kepustakaan dengan analisis historis-komparatif serta pembacaan 

hermeneutik-tematik, penelitian ini menghasilkan:  

1. Dimensi Historis Filsafat Pendidikan Islam 

Kajian terhadap sejarah pemikiran pendidikan Islam menunjukkan bahwa akar 

filsafatnya berawal dari prinsip tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib yang bersumber langsung dari 

wahyu. Pada masa klasik, konsep pendidikan Islam berkembang melalui karya-karya pemikir 

seperti al-Farabi, Ibn Sina, dan al-Ghazālī. Mereka menegaskan bahwa tujuan utama 

pendidikan adalah pembentukan insan kamil, yakni manusia paripurna yang menggabungkan 

potensi akal, spiritual,danmoral.Institusi seperti madrasah Nizamiyyah di Baghdad atau Bayt 

al-Hikmah di Andalusia menjadi pusat pengembangan keilmuan yang mengintegrasikan ilmu 

agama dan ilmu rasional. Temuan ini memperlihatkan bahwa filsafat pendidikan Islam sejak 

awal telah menolak dikotomi antara ilmu wahyu dan ilmu duniawi [10]. 

2. Perkembangan Institusi dan Metodologi Klasik 

Hasil telaah pustaka memperlihatkan bahwa lembaga-lembaga pendidikan Islam 

klasik tidak hanya berfungsi mentransfer ilmu, tetapi juga menanamkan nilai-nilai etis dan 

spiritual. Pola halaqah (lingkaran belajar) dan hubungan guru-murid berbasis keteladanan 

merupakan manifestasi filosofi adab dan hikmah. Nilai-nilai ini menjadi ciri khas pendidikan 

Islam yang membedakannya dari sistem pendidikan Barat yang cenderung formalistik [11]. 

3. Transformasi Filosofi pada Masa Modern Awal 

Seiring munculnya modernitas, pendidikan Islam mengalami transformasi signifikan. 

Tokoh seperti Muhammad Abduh, Iqbal, dan Fazlur Rahman mulai menafsir ulang peran 

rasionalitas dalam Islam. Pendidikan tidak lagi hanya diarahkan pada pemeliharaan tradisi, 

tetapi juga pada pembentukan kesadaran kritis terhadap realitas sosial. 

Periode ini menandai lahirnya sintesis antara tradisi keislaman dan ilmu modern. Sistem 

madrasah diubah agar mampu melahirkan ilmuwan Muslim yang rasional sekaligus berakhlak 

[12]. 

4. Pergeseran Orientasi pada Era Kontemporer 

Era globalisasi dan digitalisasi, filsafat pendidikan Islam menempuh jalan baru: 

mengintegrasikan nilai spiritual dengan kemajuan teknologi dan sains. Filsafat pendidikan 

Islam kontemporer berupaya menjaga keseimbangan antara keimanan, moralitas, dan 

kompetensi ilmiah [13]. 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 
 

 

 

253                                                          Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

5. Aspek Ontologis: Hakikat Manusia dalam Pendidikan 

Kajian historis dan tematik memperlihatkan bahwa filsafat pendidikan Islam 

memandang manusia sebagai makhluk multidimensi spiritual, intelektual, dan sosial. Hakikat 

insan dalam perspektif Al-Qur’an menuntun pendidikan Islam untuk mengembangkan potensi 

jasmani dan ruhani secara seimbang. Pendekatan ini menjadi dasar pembentukan kurikulum 

yang menekankan keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan kecerdasan moral [14]. 

6. Aspek Epistemologis: Sumber Ilmu dan Kebenaran 

Aspek epistemologi, hasil penelitian menegaskan bahwa sumber ilmu dalam filsafat 

pendidikan Islam berasal dari wahyu, akal, dan pengalaman. Dalam konteks kontemporer, 

epistemologi Islam mengalami pembaruan dengan menerima metode empiris ilmiah selama 

tidak menyalahi prinsip tauhid. Ini menunjukkan bahwa Islam tidak anti terhadap sains, tetapi 

menghendaki sains yang bermoral. 

7. Aspek Aksiologis: Nilai dan Tujuan Pendidikan 

Aksiologi pendidikan Islam menitikberatkan pada pembentukan karakter dan akhlak 

mulia. Nilai keadilan, kasih sayang, tanggung jawab sosial, dan kejujuran menjadi tujuan 

utama proses pendidikan. Dalam konteks digital, nilai-nilai ini diperluas menjadi etika 

bermedia dan kesadaran ekologis [15]. 

8. Sintesis Historis dan Kontemporer 

Perbandingan antara masa klasik dan masa kini menunjukkan kesinambungan prinsip: 

baik dahulu maupun sekarang, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana tazkiyah al-nafs 

(penyucian diri) dan ta‘lim al-hikmah (transfer kebijaksanaan). Perbedaan hanya terletak pada 

bentuk implementasi dari halaqah tradisional menjadi kelas digital [16]. 

9. Relevansi Filsafat Pendidikan Islam di Indonesia 

Penelitian-penelitian nasional menegaskan bahwa prinsip pendidikan Islam relevan 

dengan sistem pendidikan Indonesia yang menekankan Profil Pelajar Pancasila. Nilai 

religiusitas, gotong-royong, dan integritas moral dalam Pancasila sejalan dengan nilai-nilai 

dasar pendidikan Islam, menjadikan filsafat ini landasan etis pembangunan karakter bangsa 

[17]. 

10. Tantangan Implementasi di Era Global 

Hasil studi menunjukkan masih adanya ketimpangan antara idealisme filosofis dan 

praktik di lapangan. Banyak lembaga pendidikan Islam yang belum sepenuhnya mampu 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 

Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id  
 

 

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran  254 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mengintegrasikan nilai-nilai filsafat Islam dalam kurikulum berbasis teknologi. Keterbatasan 

kompetensi guru, fasilitas digital, dan kebijakan manajerial menjadi kendala utama [18]. 

11. Implikasi bagi Pengembangan Pendidikan Islam 

Seluruh hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa filsafat pendidikan Islam tetap 

relevan sebagai fondasi moral dan epistemologis pendidikan modern. Sintesis antara nilai-nilai 

historis dan kebutuhan kontemporer menghasilkan paradigma baru: pendidikan Islam yang 

berakar pada wahyu, berpikir rasional, dan berorientasi sosial. Paradigma ini diharapkan 

menjadi landasan bagi pengembangan kurikulum dan kebijakan pendidikan Islam yang 

berkelanjutan di Indonesia [12]. 

Filsafat pendidikan Islam merupakan landasan konseptual yang membahas hakikat 

manusia, sumber ilmu, dan tujuan pendidikan berdasarkan wahyu sebagai sumber utama 

pengetahuan. Dalam konteks historis, prinsip tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib menjadi akar dari sistem 

pendidikan Islam yang bertujuan membentuk insan kamil, yakni manusia yang beriman, berilmu, 

dan berakhlak. Pemikiran ini selaras dengan pandangan Al-Ghazālī dalam Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn 

bahwa pendidikan harus berorientasi pada penyucian jiwa dan pengembangan akal secara 

harmonis.  

Secara historis, lembaga seperti Bayt al-Hikmah dan Madrasah Nizamiyyah menjadi 

simbol keterpaduan ilmu agama dan ilmu rasional. Di lembaga ini, ilmu teologi, filsafat, 

kedokteran, dan matematika berkembang berdampingan dalam bingkai tauhid. Sistem pendidikan 

pada masa Abbasiyah menunjukkan model epistemologi integratif yang dapat menjadi inspirasi 

bagi kurikulum Islam modern. Penelitian mereka menyoroti pentingnya pendekatan 

interdisciplinary learning berbasis nilai-nilai Islam untuk menjawab tantangan modernisasi [19]. 

Berkembangnya modernitas dalam pendidikan Islam menunjukkan bahwa transformasi 

gagasan para pemikir terdahulu tetap menjadi landasan dalam gerakan pembaruan masa kini, 

karena sejarah pendidikan Islam telah membuktikan adanya kesinambungan nilai sebagai pijakan 

pengembangan konsep pendidikan di era modern [20]. Pada masa modern awal, filsafat 

pendidikan Islam mengalami revitalisasi melalui gagasan pembaruan dari tokoh-tokoh seperti 

Muhammad Abduh dan Iqbal. Abduh menegaskan pentingnya rasionalitas dan kebebasan berpikir 

dalam memahami wahyu, sedangkan Iqbal menekankan pendidikan yang menumbuhkan self-

actualization dalam kerangka tauhid. Semangat reformasi pendidikan Islam pada abad ke-20 

menjadi titik awal munculnya model kurikulum integratif di Indonesia, yang menekankan sains 

dan akhlak secara bersamaan. 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 
 

 

 

255                                                          Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Filsafat pendidikan Islam kontemporer kini berhadapan dengan tantangan globalisasi dan 

revolusi digital. Paradigma pendidikan Islam harus mampu menjadi “jangkar moral” (moral 

anchoring) di tengah disrupsi nilai akibat teknologi. Pendidikan Islam bukan sekadar 

menyampaikan ajaran, tetapi juga menanamkan kesadaran etis dalam penggunaan media digital 

dan kecerdasan buatan. Pendekatan etika digital dalam pendidikan Islam menjadi solusi untuk 

membentuk karakter Muslim yang bertanggung jawab dalam ruang maya. Secara ontologis, 

manusia dalam pandangan Islam adalah makhluk multidimensional yang terdiri atas unsur 

jasmani, ruhani, dan intelektual. Tujuan pendidikan Islam adalah mengembangkan seluruh 

potensi ini secara seimbang agar manusia mampu menjalankan perannya sebagai khalifah di 

bumi. Pendidikan Islam harus menjadi sarana tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dan 

pengembangan nalar kritis dalam waktu bersamaan. Konsep ini menolak reduksi pendidikan 

hanya pada ranah kognitif [21]. 

Epistemologi Islam menempatkan wahyu, akal, dan pengalaman empiris sebagai tiga 

sumber pengetahuan utama. Ketiganya berfungsi secara sinergis untuk membentuk ilmu yang 

ilmiah sekaligus bermoral. Dalam konteks pendidikan, ini berarti bahwa sains dan teknologi 

modern dapat diterima selama tidak bertentangan dengan prinsip tauhid. Pendekatan epistemologi 

ini berbeda dari paradigma sekuler yang memisahkan nilai moral dari ilmu pengetahuan [15]. 

Aksiologi pendidikan Islam menekankan pada nilai moral dan kemanusiaan universal seperti 

keadilan, tanggung jawab sosial, dan kasih sayang. Dalam konteks global, nilai-nilai ini 

diterjemahkan menjadi etika sosial dan kepedulian lingkungan. Pendidikan Islam yang ideal harus 

berfungsi sebagai sarana pembentukan manusia yang berakhlak dan berperan aktif dalam 

memperbaiki tatanan sosial. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya melahirkan individu 

cerdas, tetapi juga insan yang memiliki kesadaran moral dan spiritual. 

Analisis komparatif antara konteks historis dan kontemporer menunjukkan bahwa 

substansi nilai-nilai pendidikan Islam tidak berubah, meski bentuknya menyesuaikan 

perkembangan zaman. Jika dahulu nilai-nilai Islam diajarkan melalui halaqah dan majlis taklim, 

kini dikembangkan melalui kelas virtual dan learning management system. Transformasi digital 

dalam pendidikan Islam dapat berjalan efektif selama tetap berorientasi pada nilai spiritualitas 

dan akhlak [22]. Indonesia, penerapan filsafat pendidikan Islam memiliki korelasi kuat dengan 

pembangunan karakter nasional. Nilai religius, gotong royong, dan integritas moral sejalan 

dengan konsep Profil Pelajar Pancasila. Transformasi kurikulum pendidikan Islam yang berbasis 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 

Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id  
 

 

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran  256 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

karakter menjadi solusi dalam menghadapi degradasi moral remaja. Hal ini memperlihatkan 

bahwa filsafat pendidikan Islam relevan dan kompatibel dengan sistem pendidikan nasional [23]. 

Meski demikian, implementasi filsafat pendidikan Islam di lapangan masih menemui 

kendala. Hasil penelitian menunjukkan bahwa banyak guru belum menguasai pendekatan 

integratif antara ilmu agama dan sains. Perlunya teacher training berbasis literasi digital dan nilai-

nilai Islam untuk memperkuat profesionalisme pendidik. Revitalisasi ini memerlukan dukungan 

kebijakan dan kolaborasi antara pemerintah, lembaga pendidikan, dan ulama agar cita-cita 

pendidikan Islam yang holistik dapat terwujud [24]. Paradigma historis dalam sistem pendidikan 

Islam menunjukkan fleksibilitas tinggi dalam merespons perubahan sosial tanpa kehilangan akar 

nilai spiritualnya. Pesantren di Nusantara, misalnya, bertransformasi dari lembaga tradisional 

berbasis halaqah menjadi lembaga formal yang mengadopsi kurikulum terpadu. Transformasi ini 

merupakan bentuk ijtihad pendidikan yang bertujuan menjaga kesinambungan nilai Islam 

sekaligus memenuhi tuntutan modernitas. Adaptasi tersebut menjadi bukti bahwa filsafat 

pendidikan Islam mampu bertahan melalui sintesis tradisi dan inovasi [25]. 

Konteks internasional dalam paradigma pendidikan Islam mulai mengarah pada model 

“Islamic Integrated Education Framework” yang menggabungkan etika Islam dengan pedagogi 

modern. Model ini menempatkan tauhid sebagai asas epistemologis sekaligus panduan dalam 

praktik pedagogis, sehingga peserta didik mampu menghadapi dunia modern dengan identitas 

keislaman yang kuat [26]. Selain itu, filsafat pendidikan Islam kontemporer juga menyoroti isu-

isu etika sosial seperti keadilan, kesetaraan gender, dan tanggung jawab ekologis. Pendidikan 

Islam berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai moral universal yang bersumber dari Al-

Qur’an. Pendidikan Islam yang berorientasi pada kesadaran sosial dapat menciptakan generasi 

Muslim yang peka terhadap problem kemanusiaan. Hal ini sejalan dengan konsep rahmatan lil 

‘alamin yang menempatkan pendidikan sebagai wahana pembentukan peradaban inklusif.[27] 

Praktiknya dalam pendidikan Islam kontemporer perlu menyeimbangkan antara orientasi 

teologis dan kebutuhan profesional. Banyak lembaga Islam kini mengembangkan curriculum 

integration model yang memadukan literasi Al-Qur’an, sains, dan teknologi. Pendekatan 

interdisipliner semacam ini merupakan penerapan praktis dari filsafat pendidikan Islam yang 

menolak dikotomi ilmu. Model ini efektif menumbuhkan nalar kritis sekaligus kesadaran spiritual 

peserta didik [28]. Peran guru sebagai penggerak nilai-nilai filosofis dalam pendidikan Islam juga 

menjadi fokus pembahasn. Guru dalam tradisi Islam tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, 

tetapi juga sebagai murabbi dan uswah hasanah (teladan moral). Pentingnya peningkatan 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 
 

 

 

257                                                          Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

kompetensi profesional guru PAI agar mampu menginternalisasikan nilai-nilai filsafat Islam 

dalam pembelajaran berbasis teknologi. Guru berperan sebagai jembatan antara idealisme 

filosofis dan praktik pembelajaran di kelas [29]. 

Filsafat pendidikan Islam juga memberikan arah aksiologis terhadap kebijakan 

pendidikan nasional. Nilai-nilai spiritual seperti integritas, kejujuran, dan keadilan sosial perlu 

diinternalisasikan dalam kebijakan kurikulum agar selaras dengan tujuan pendidikan nasional. 

Pendidikan Islam berpotensi memperkuat Profil Pelajar Pancasila, terutama dalam dimensi 

religiusitas dan gotong royong. Integrasi ini menjadi bentuk aktualisasi nilai Islam dalam konteks 

kebangsaan [30]. Epistemologi Islam menolak paham relativisme moral yang banyak 

memengaruhi dunia pendidikan modern. Sains dan teknologi harus dikembangkan dalam bingkai 

keimanan agar tidak kehilangan orientasi kemanusiaannya. Oleh karena itu, filsafat pendidikan 

Islam harus berperan aktif dalam menanamkan kesadaran etis ilmiah agar kemajuan sains tidak 

menjauhkan manusia dari nilai-nilai spiritual. Integrasi nilai iman dan ilmu menjadi kunci bagi 

kebangkitan peradaban Islam di masa depan [31]. 

Pendidikan Islam juga harus diarahkan pada pengembangan lifelong learning berbasis 

nilai-nilai Qur’ani. Hal ini sejalan dengan hasil penelitian. Pendidikan Islam yang dinamis dan 

terbuka terhadap perubahan sosial. Menurutnya, pendidikan Islam sejati tidak berhenti pada 

transfer ilmu, tetapi melatih manusia untuk terus mencari hikmah di sepanjang hayatnya. Konsep 

ini relevan dengan pendekatan kontemporer yang menempatkan pembelajaran sebagai proses 

berkelanjutan dan reflektif [32]. Tantangan terbesar dalam mengimplementasikan filsafat 

pendidikan Islam ialah kesenjangan antara idealisme dan realitas di lapangan. Beberapa lembaga 

pendidikan masih menghadapi keterbatasan sumber daya, rendahnya literasi digital guru, dan 

ketidaksiapan adaptasi terhadap model pembelajaran modern. Disparitas antara sekolah Islam 

perkotaan dan pedesaan menghambat pemerataan mutu pendidikan. Oleh sebab itu, perlu strategi 

kebijakan yang adil dan berbasis kebutuhan lokal [33]. 

Keseluruhan temuan tersebut memperlihatkan bahwa filsafat pendidikan Islam tetap 

relevan dalam merespons tantangan zaman. Melalui integrasi nilai-nilai historis dan kebutuhan 

kontemporer, filsafat pendidikan Islam mampu melahirkan paradigma baru yang berakar pada 

wahyu, berorientasi pada kemaslahatan sosial, dan terbuka terhadap inovasi ilmiah. Inilah bentuk 

“pendidikan Islam berwawasan tauhid” yakni pendidikan yang menggabungkan iman, ilmu, dan 

amal dalam satu kesatuan utuh [34]. 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 

Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id  
 

 

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran  258 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kontribusi artikel ini adalah memberikan kontribusi teoretis dalam memperkuat 

pemahaman mengenai kesinambungan filsafat pendidikan Islam dari masa klasik hingga 

kontemporer, khususnya melalui sintesis konsep tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib sebagai fondasi 

pendidikan Islam yang holistik dan integratif. Kajian ini menegaskan bahwa filsafat pendidikan 

Islam memiliki relevansi yang berkelanjutan dalam merespons dinamika pendidikan modern, 

terutama dalam upaya mengintegrasikan nilai spiritual, rasionalitas ilmiah, dan tuntutan 

perkembangan teknologi. Oleh karena itu, artikel ini dapat menjadi rujukan konseptual bagi 

pengembangan kurikulum, kebijakan pendidikan Islam, serta penguatan pendidikan karakter di 

Indonesia. 

Keterbatasan penelitian ini terletak pada pendekatan yang masih berbasis kajian 

kepustakaan, sehingga belum menggambarkan secara empiris implementasi filsafat pendidikan 

Islam dalam praktik pendidikan di lapangan. Selain itu, pembahasan masih terfokus pada 

pemikiran tokoh dan literatur tertentu, sehingga belum sepenuhnya merepresentasikan keragaman 

konteks dan model pendidikan Islam di berbagai lembaga pendidikan. Oleh karena itu, penelitian 

selanjutnya disarankan untuk mengombinasikan pendekatan filosofis dengan penelitian empiris 

agar mampu memberikan gambaran yang lebih komprehensif mengenai implementasi filsafat 

pendidikan Islam dalam konteks pendidikan kontemporer. 

 

IV. KESIMPULAN 

Filsafat pendidikan Islam dalam penelitian ini dipahami sebagai kerangka konseptual 

yang mengintegrasikan wahyu, akal, dan pengalaman dalam pembentukan manusia seutuhnya. 

Sesuai tujuan penelitian, kajian historis menunjukkan bahwa sejak masa klasik, pendidikan Islam 

berorientasi pada pembentukan insan kamil yang memadukan kecerdasan intelektual, spiritual, 

dan moral, serta menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional. Pada era kontemporer, 

paradigma ini mengalami transformasi melalui rasionalisasi pemikiran, integrasi sains, dan 

penguatan etika sebagai respons terhadap globalisasi dan perkembangan teknologi. Implikasi 

penelitian menegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam tetap relevan sebagai kerangka normatif 

dan praktis yang menjaga keseimbangan antara kemajuan teknologi dan nilai spiritual. Dalam 

konteks Indonesia, nilai-nilainya selaras dengan pembentukan karakter religius, integritas, dan 

kepedulian sosial, meskipun masih terdapat tantangan seperti rendahnya literasi digital, 

keterbatasan pendidik, dan kesenjangan fasilitas. Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 
 

 

 

259                                                          Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

memiliki signifikansi teoretis dan praktis bagi pengembangan pendidikan modern yang holistik, 

integratif, dan berkeadilan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

[1] A. Asrori and R. Rusman, Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Pendekatan Filsafat Islam Klasik. 

Malang, Jawa Timur: Pustaka Learning Center, 2020. ISBN: 9786239412869.  

[2] B. Rama, M. N. Mahmud, and Ya’kub, “Filsafat Pendidikan dalam Perspektif Islam,” J. Pilar J. 

Kaji. Islam Kontemporer, vol. 14, no. 2, pp. 163–175, 2023. 

[3] M. Ibrahim, S. Islam, O. Zohriah, and M. Azid, “Addressing contemporary ethical and moral issues 

through islamic education,” J. Islam. Stud., vol. 1, no. 1, pp. 36–51, 2024, doi: 10.35335/kbbzar83. 

[4] S. Mutmainah, S. Supriyanto, and A. Amrin, “Problems of Islamic education: Analysis of 

philosophical perspectives,” Cendikia  Media J. Ilm. Pendidik., vol. 14, no. 4, pp. 448–457, 2024, 

doi: 10.35335/cendikia.v14i4.4921. 

[5] M. Albina and M. Aziz, “Hakikat Manusia dalam Al-Quran dan Filsafat Pendidikan Islam,” . J. 

Pendidik. Islam, pp. 731–746, 2022, doi: 10.30868/ei.v11i01.2414. 

[6] M. Iw. Abdi, “Materi Dalam Filsafat Pendidikan Islam,” Al-Riwayah  J. Kependidikan, vol. 10, no. 

2, pp. 297–312, 2018, doi: 10.47945/al-riwayah.v10i2.38. 

[7] A. Wahab Syakhrani, S. Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, M. Nur Effendi, A. Fawait, N. Aini 

Bunyani, and A. W. Finmeta, “Strengthening the Morals of the Muslim Generation Through 

Digital-Based Islamic Education,” Indones. J. Educ., vol. 3, no. 2, pp. 328–340, 2023. 

[8] N. Asiah and H. Desky, “Islamic Educational Philosophy And Its Relevance To Global Educational 

Discourse,” IOSR J. Humanit. Soc. Sci. (IOSR-JHSS, vol. 30, no. 5, p. 52, 2025, doi: 10.9790/0837-

3005024752. 

[9] F. Faridah and S. Nurhayati, “Education as Hermeneutic Study: Uncovering Meaning in The Digital 

Era,” J. Ris. dan Inov. Pembelajaran, vol. 5, no. 1, pp. 183–197, 2025, doi: 

10.51574/jrip.v5i1.2603. 

[10] G. Ikhtiono, “Dualism and Integration System of Education: Perspektif Sejarah,” Akad.  J. Pemikir. 

Islam, vol. 23, no. 1, pp. 155–172, 2018, doi: 10.32332/akademika.v23i1.1214. 

[11] J. Pendidikan and S. Dasar, “The Historical Development of Primary and Islamic Education in 

Indonesia: From Empire to Reform Era,” no. July, pp. 33–44, 2025. 

[12] Z. Arifin, “Transformation of Islamic Education : Exploring Historical Roots and Its Development 

in Indonesia,” vol. 3, no. 12, pp. 1543–1556, 2024. 

[13] Z. Muhammad, “Filsafat Pendidikan Islam Dalam Menyikapi Pengetahuan Kontemporer Tinjauan 

Keseimbangan Ilmu Pengetahuan dan Keimanan,” vol. 5, no. 1, pp. 2313–2316, 2023. 

[14] N. Apriyani and N. Efendi, “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Karakter Jujur 

Pada Siswa,” Akad.  J. Keagamaan dan Pendidik., vol. 19, no. 1, pp. 34–41, 2023, doi: 

10.56633/jkp.v19i1.505. 

[15] V. Nurfitriani, “Epistemologi Islam Dan Tantangan Sains Modern : Telaah Atas Gagasan Al-Farabi 

Dan Ibnu Sina,” vol. 2, no. 1, pp. 34–41, 2025. 

[16] T. Njonge, “Influence of Psychological Well-Being and School Factors on Delinquency , During 

the Covid-19 Period Among Secondary School Students in Selected Schools in Nakuru County : 

Kenya,” vol. VII, no. 2454, pp. 1175–1189, 2023, doi: 10.47772/IJRISS. 

[17] H. L. Holidah, sitti, Fitriani, “Reconciling Liberalism and Islamic Educational Values In 

Indonesia,” vol. 6, no. 7, pp. 651–645, 2025, doi: 10.22373/jpi.v5i1.30598. 

[18] N. A. Mar, “Integration of Technology and Islamic Education in the Digital Era: Challenges, 

Opportunities and Strategies,” J. Sci. Insights, vol. 1, no. 1, pp. 01–08, 2024, doi: 

10.69930/jsi.v1i1.74. 

[19] Andy Riski Pratama, Salmi Wati, Rahmat Hidayat Hasan, Wilda Irsyad, and Iswandi Iswandi, 

“Bayt Al-Hikmah: Pusat Kebijaksanaan dan Warisan Ilmu Pengetahuan Islam dalam Peradaban 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index


 

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026 

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online) 

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index 

Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id  
 

 

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran  260 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abad Pertengahan,” J. Ris. Rumpun Agama dan Filsafat, vol. 2, no. 2, pp. 253–266, 2023, doi: 

10.55606/jurrafi.v2i2.2122. 

[20] N. H. H. P. Rahmawati, Kasim Yahiji, Tita Rostitawati, Ferlin Umar, Pemikiran Modern Dalam 

Islam. 2023. 

[21] S. Anam, Pendidikan Islam. 2018. 

[22] A. V. Indah, “Epistemologi Pendidikan Islam : Analisis Konseptual Terhadap Integrasi Wahyu dan 

Akal Dalam Pembentukan Karakter Muslim,” vol. 6, no. 2, pp. 180–198, 2025. 

[23] F. Faizal, “Islamic Religious Education Courses as Students Forming Islamic Character,” J. Ris. 

Ilmu Pendidik., vol. 2, no. 3, pp. 192–196, Jul. 2022, doi: 10.56495/jrip.v2i3.166. 

[24] F. D. S. Harahap, A. Arbi, and E. Yusrianto, “Integrasi Sains dan Islam dalam Pendidikan Islam: 

Model, Tantangan, dan Implementasi di Madrasah dan Pesantren,” Kutubkhanah, vol. 25, no. 1, p. 

1, May 2025, doi: 10.24014/kutubkhanah.v25i1.36861. 

[25] R. Zarita, Z. Musthan, and M. Shaleh, “Pandangan Filsafat Pendidikan Agama Islam tentang 

Hakekat Manusia,” vol. 11, no. 1, 2025. 

[26] M. A. Mustofa and F. Ramdhani, “Islamic Education and Contemporary Challenges,” Adab.  J. 

Pendidik. dan Pemikir., vol. 2, no. 2, pp. 109–127, Jun. 2023, doi: 10.38073/adabuna.v2i2.1156. 

[27] Nanda Rahayu Agustia, Salminawati, and Usiono, “Pendidikan Multikultural Perfektif Filsafat 

Pendidikan Islam,” Turots J. Pendidik. Islam, pp. 774–784, Jun. 2023, doi: 10.51468/jpi.v5i1.401. 

[28] V. Desfita, S. Salminawati, and U. Usiono, “Integration of Science in the Perspective of Islamic 

Educational Philosophy and its Implications in Realizing Holistic Education,” J. As-Salam, vol. 8, 

no. 2, pp. 114–134, Oct. 2024, doi: 10.37249/assalam.v8i2.714. 

[29] D. Y. Yudhyarta, “Epistemologi Integratif Rasulullah SAW: Telaah Prinsip Wahyu-Akal-Empiris 

sebagai Fondasi Pengembangan Sains dan Teknologi Berbasis Etika,” Al-Zayn J. Ilmu Sos. dan 

Huk., pp. 2987–2996, 2025. 

[30] Musdalipah Musdalipah, Rustang Bin Lapude, and Ahmad Muktamar, “Profil Pelajar Pancasila 

Dalam Persfektif Pendidikan Agama Islam,” Al-Tarbiyah  J. Ilmu Pendidik. Islam, vol. 1, no. 4, pp. 

164–179, Sep. 2023, doi: 10.59059/al-tarbiyah.v1i4.399. 

[31] M. Y. Yusuf, “Epistemologi Sains Islam Perspektif Agus Purwanto,” Anal. J. Stud. Keislam., vol. 

17, no. 1, p. 65, 2017, doi: 10.24042/ajsk.v17i1.898. 

[32] Hoerotunnisa Hoerotunnisa, Ratu Suntiah, Mursidin Mursidin, and Miftah Falah Udwi Syarfiah, 

“Pengembangan Tujuan dalam Ilmu Pendidikan Islam Korelasinya dengan Perubahan Zaman,” Al-

Tarbiyah  J. Ilmu Pendidik. Islam, vol. 3, no. 1, pp. 81–90, Dec. 2024, doi: 10.59059/al-

tarbiyah.v3i1.1854. 

[33] F. V. Muchasin and M. Mujiburrohman, “Peran Filsafat Pendidikan Islam dalam Pengelolaan 

Lembaga Pendidikan di SD IT Hidayatullah Yogyakarta,” TSAQOFAH, vol. 5, no. 5, pp. 5045–

5058, Aug. 2025, doi: 10.58578/tsaqofah.v5i5.6986. 

[34] Ahadiah Hanum, “Concept of Islamic Education Perspective of Sayyid Muhammad Naquib Al-

Attas,” ATTAQWA J. Pendidik. Islam dan Anak Usia Dini, vol. 3, no. 2, pp. 104–111, May 2024, 

doi: 10.58355/attaqwa.v3i2.68. 
 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

