KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

Transformasi Filsafat Pendidikan Islam:
Sintesis Tarbiyah Ta’lim Ta dib dari
Pemikiran Klasik Hingga Era Digital

Diterima: *Geischa Cicilia Mokoagow, 2Kasim Yahiji, *Muh. Hasbi
16 Desember 2025 123program Studi Pendidikan Agama Islam IAIN Sultan Amai Gorontalo
Disetujui: 123]1, Gelatik No. 01, Gorontalo, Indonesia

11 Pebruari 2026 E-mail: Ygeischacicilia@gmail.com, 2kasimyahiji@iaingorontalo.ac.id,
Diterbitkan: 3muh.hasbi@iaingorontalo.ac.id

19 Pebruari 2026
*Corresponding Author

Abstrak— Studi ini menelaah perkembangan filsafat pendidikan Islam dari periode klasik hingga
kontemporer serta relevansinya terhadap tantangan modern. Menggunakan penelitian kualitatif berbasis
studi pustaka dan analisis historis—komparatif, sumber primer dari pemikir Muslim Klasik dan literatur
kontemporer dianalisis melalui pendekatan hermeneutik dan tematik. Temuan menunjukkan bahwa konsep
dasar tarbiyah, ta‘lim, dan ta’dib yang berakar pada wahyu dan dirumuskan oleh ulama klasik secara
konsisten menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional. Dalam konteks modern, prinsip-prinsip
ini direformulasi melalui integrasi sains, rasionalitas, kesadaran digital, dan etika spiritual. Sintesis warisan
intelektual historis dengan kebutuhan pendidikan masa kini menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam
tetap menjadi kerangka yang relevan untuk pendidikan yang holistik, integratif, dan berorientasi karakter.
Paradigma berbasis tauhid ini mampu menjawab tantangan globalisasi, modernisasi, dan transformasi
teknologi sekaligus menumbuhkan cita-cita insan kamil, sehingga menegaskan signifikansi teoretis dan
praktisnya bagi reformasi pendidikan kontemporer di seluruh dunia saat ini.

Kata Kunci: Filsafat; Integrasi Ilmu; Pendidikan Holistik.

Abstract— This study examines the development of Islamic educational philosophy from classical to
contemporary periods and its relevance to modern challenges. Using qualitative library research and
historical-comparative analysis, primary sources from classical Muslim thinkers and contemporary
literature were analyzed through hermeneutic and thematic approaches. Findings show that foundational
concepts tarbiyah, ta ‘lim, and ta’dib, rooted in revelation and articulated by classical scholars, consistently
reject the dichotomy between religious and rational sciences. In modern contexts, these principles are
reformulated through integration of science, rational inquiry, digital awareness, and spiritual ethics.
Discussion: The synthesis of historical intellectual heritage with present educational needs demonstrates
that Islamic educational philosophy remains a viable framework for holistic, integrative, and character-
oriented education. It supports a tawhid-based paradigm that addresses globalization, modernization, and
technological transformation while nurturing the ideal of insan kamil. These findings affirm its enduring
theoretical and practical significance for contemporary educational reform worldwide.

Keywords: Philosophy; Knowledge Integration; Holistic Education.

247 Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:nioawandha25@gmail.com,%202nursamsu@uinsatu.ac.id,%20%203rizaldyyusuf03@gmail.com
mailto:nioawandha25@gmail.com,%202nursamsu@uinsatu.ac.id,%20%203rizaldyyusuf03@gmail.com

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

I. PENDAHULUAN

Filsafat pendidikan Islam merupakan kajian teoretis yang menggabungkan sumber-
sumber wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah) dengan tradisi intelektual Islam dan wacana pedagogis
kontemporer untuk merumuskan tujuan, nilai, dan metode pendidikan yang bermakna bagi umat
Muslim. Pada akar historisnya, pemikiran pendidikan Islam bermula dari wahyu sebagai sumber
nilai dan konsep manusia (insan) yang utuh, serta concept of tarbiyah (pendidikan/pendewasaan)
yang menekankan pembentukan akhlak, ilmu, dan pengabdian sosial. Kajian historis juga
menelusuri kontribusi pemikir Kklasik Islam antara lain al-Farabi, al-Ghazali, Ibn Sina serta
perkembangan institusi pendidikan seperti madrasah dan rumah ilmu pada masa klasik Islam yang
membentuk landasan teori dan praktik pendidikan Islam [1]. Tradisi pemikiran Islam, pendidikan
tidak sekadar proses pengajaran dan transfer pengetahuan semata, melainkan suatu usaha tarbiyah
yang integral yakni mendidik jiwa, akal, dan karakter manusia agar menjadi insan yang beriman
dan bertakwa. Konsep ini menegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam harus berakar pada
sumber wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah) sebagai pijakan normatif sekaligus menjadi bingkai
interpretatif terhadap fenomena pendidikan kontemporer.

Secara historis, pemikiran pendidikan Islam berkembang seiring dengan lahirnya
lembaga-lembaga pendidikan klasik seperti madrasah, rumah ilmu (bayt al-‘ilm), serta diskursus
para pemikir Islam Klasik misalnya al-Farabi, al-Ghazali, dan Ibn Sina yang merumuskan
hubungan antara iman, akal, dan moral dalam kerangka pendidikan. Kajian historis terhadap
pemikiran Klasik tersebut membantu kita memahami bagaimana dasar konseptual dan
metodologis pendidikan Islam terbentuk dari akar budaya intelektual Islam. Gerakan pendidikan
Islam tidak berhenti di masa lalu, di era modern dan kontemporer, seperti yang dikemukakan
dalam kerangka Rethinking Contemporary Schooling in Muslim Contexts, muncul kebutuhan
untuk merumuskan kembali kerangka filsafat pendidikan Islam agar tetap relevan menghadapi
globalisasi, kemajuan sains, teknologi digital, serta tuntutan pluralitas sosial.

Konteks Indonesia dalam studi tentang filsafat pendidikan Islam mulai banyak
ditemukan, tetapi sering tertumpu pada aspek konseptual dan normatif. Misalnya, penelitian
“Filsafat Pendidikan dalam Perspektif Islam” menjelaskan prinsip pendidikan Islam, yakni
keselarasan antara ilmu dan nilai agama [2]. Sementara tulisan “Implementasi Filsafat Pendidikan
Islam dalam Mengembangkan Kurikulum 2013” mencoba mengaitkan landasan filosofis dengan
praktik kurikulum di sekolah Islam. Salah satu tantangan utama dalam pendidikan Islam

kontemporer adalah bagaimana menjaga keseimbangan antara tuntutan kompetensi kognitif

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 248


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

(sains, teknologi) dan dimensi moral-spiritual yang menjadi ciri khas pendidikan Islam. Kajian
“Addressing contemporary ethical and moral issues through Islamic education” menjelaskan
bahwa pendidikan Islam harus mampu menjawab persoalan etika digital, keadilan sosial, dan
tanggung jawab ekologis [3]. Lebih jauh lagi, dalam studi “Problems of Islamic Education:
Analysis of Philosophical Perspectives”, penulis menguraikan konflik-konflik konseptual antara
nilai-nilai tradisional Islam dan paradigma pendidikan modern yang cenderung sekuler dan
teknokratik [4]. Persoalan seperti bagaimana epistemologi Islam berinteraksi dengan pendekatan
ilmiah modern menjadi titik penting refleksi filosofis pendidikan Islam masa kini.

Aspek ontologi, filsafat pendidikan Islam mempertanyakan hakikat manusia (insan)
dengan pandangan bahwa manusia diciptakan sebagai makhluk yang mengandung potensi
spiritual, akal, dan sosial. Kajian “Hakikat Manusia dalam Al-Quran dan Filsafat Pendidikan
Islam” menegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam menggabungkan kacamata teologis dan
rasional dalam melihat manusia sebagai makhluk yang harus berkembang dalam segala
dimensinya [5]. Perspektif epistemology dalam pendidikan Islam menegaskan bahwa sumber
ilmu tidak hanya akal manusia semata, tetapi juga wahyu. Pendidikan Islam kontemporer
membuka ruang bagi penyerapan pengetahuan empiris dan ilmiah selama tidak bertentangan
dengan prinsip dasar Islam. Artikel “Materi dalam Filsafat Pendidikan Islam” misalnya menyebut
bahwa filsafat pendidikan Islam memadukan sumber normatif (Qur’an & Sunnah) dan sumber
historis atau akal manusia (pemikiran filosofis) [6]. Aspek aksiologi (nilai), filsafat pendidikan
Islam memfokuskan pembentukan karakter, akhlak, dan nilai-nilai universal seperti keadilan,
kasih sayang, kejujuran, tanggung jawab sosial. Kajian terbaru menunjukkan bahwa pendidikan
Islam bisa menjadi wadah utama dalam pembentukan nilai moral dan etika di tengah tantangan
modern, termasuk dalam pendidikan digital dan era informasi [7].

Pendekatan filosofis kontemporer terhadap pendidikan Islam sering menuntut sintesis
antara tradisi dan modernitas yaitu mengembangkan model pendidikan yang bersifat “sholih Ii
kulli zaman wa makan” (layak untuk setiap zaman dan tempat) [6]. Metode ini memungkinkan
pendidikan Islam tetap relevan namun tidak kehilangan akar tradisi normatifnya. Diskursus
global, filsafat pendidikan Islam juga dipandang sebagai kekayaan pemikiran yang dapat
memperkaya wacana pendidikan internasional, terutama dalam hal integrasi nilai (value
integration) dan pendidikan karakter. Misalnya artikel “Islamic Educational Philosophy and Its

Relevance to Global Educational Challenges” menyoroti bagaimana konsep adab, hikmah, dan

249 Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

insan kamil dari pendidikan Islam dapat menjadi kontribusi terhadap model pendidikan yang lebih
seimbang antara aspek kognitif dan normatif [8]. Dengan mempertimbangkan latar belakang
historis serta tantangan kontemporer tersebut, artikel ini bertujuan melaksanakan dua agenda
utama, yaitu: (1) menelusuri perkembangan historis pemikiran pendidikan Islam guna memahami
landasan konseptualnya secara komprehensif, dan (2) menganalisis transformasi filsafat
pendidikan Islam pada era kontemporer, khususnya terkait bagaimana modelnya diadaptasi,
dilegitimasi, dan dikritisi dalam dinamika perubahan global. Dengan demikian, tulisan ini
diharapkan tidak hanya berfungsi sebagai kajian teoretis, tetapi juga sebagai refleksi praktis yang

konstruktif bagi pengembangan pendidikan Islam di masa mendatang.

Il. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan
(library research) yang dipadukan dengan pendekatan historis-komparatif. Pendekatan ini
digunakan untuk menelusuri perkembangan pemikiran filsafat pendidikan Islam dari periode
klasik hingga kontemporer serta membandingkan kesinambungan dan transformasi konsep-
konsep dasarnya. Tahap awal penelitian dilakukan melalui seleksi dan klasifikasi sumber data,
yang meliputi sumber primer berupa karya pemikir Islam klasik seperti al-Farabi, Ibn Sina, dan
al-Ghazali, serta sumber sekunder berupa buku dan artikel ilmiah kontemporer yang relevan
dengan kajian filsafat pendidikan Islam [8].

TABEL 1. TEMA DAN INDIKATOR

Tema Indikator
Kontinuitas konsep inti Konsep tarbiyah; ta’lim; ta’dib; insan kamil; tauhid.
Integrasi ilmu Penolakan dikotomi ilmu; relasi agama-sains; institusi pendidikan
klasik.
Metodologi klasik Pola halagah; keteladanan guru; konsep adab dan hikmah.

Transformasi modern awal Rasionalitas; reformasi pendidikan; sintesis tradisi-modernitas.
Tantangan kontemporer Globalisasi; digitalisasi; sekularisasi/ teknokratisasi pendidikan.

Ontologi Hakikat manusia sebagai makhluk multidimensi (spiritual,
intelektual, sosial)

Epistimologi Relasi wahyu, akal, pengalaman, penerimaan; metode empiris
bermoral.

Aksiologi Akhlak; etika digital; nilai sosial dan ekologis.

Relevansi Indonesia Profil Pelajar Pancasila; penguatan karakter bangsa.

Tahap berikutnya adalah penentuan tema analisis komparatif dengan memfokuskan
kajian pada konsep tarbiyah, ta lim, dan ta 'dib serta keterkaitannya dengan isu-isu pendidikan

kontemporer, seperti globalisasi, modernisasi ilmu pengetahuan, dan perkembangan teknologi

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 250


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

digital. Analisis data dilakukan menggunakan pendekatan hermeneutik untuk memahami makna
konseptual dan konteks historis pemikiran pendidikan Islam, serta analisis tematik untuk
mengidentifikasi pola, persamaan, dan pergeseran gagasan pendidikan Islam lintas periode.[9]
Pendekatan ini memungkinkan peneliti memahami kesinambungan antara prinsip historis dan

pemikiran pendidikan Islam masa kini secara mendalam.

TABEL 2. ANALISIS LITERATUR

No Sumber Jenis Sumber Data yang Tema
(Penulis, Tahun) Diambil
1 Ikhtiono (2018) Akademika Jurnal Integrasi dan Integrasi
Pemikiran Islam dualisme ilmu
pendidikan islam
2 Rama dkk. (2023)  Jurnal Pilar: Jurnal Kajian  Prinsip filsafat Konsep inti
Islam Kontemporer pendidikan islam
3 Mutmainah dkk. Cendekia: Media Jurnal Konflik Tantangan
(2024) lImiah Pendidikan pendidikan islam  kontemporer
dan modernitas
4 Albina dan Aziz Edukasi Islami Jurnal Hakikat manusia  Ontologi
(2022) Pendidikan Islam dalam
pendidikan islam
5  Abdi (2018) Al-Riwayah Jurnal Sumber Epistimologi
Kependidikan epistimologi
pendidikan islam
6  Asiah dan Desky IOSR Journal Of Relevansi global  Relevansi
(2025) Humanities And Social filsafaat global
Science (IOSR-JHSS) pendidikan islam
7 Arifin (2024) IS Transformasi Transformasi
International Journal of pendidikan islam  modern
Integrative Sciences di Indonesia
8 Mar (2024) Journal of Scientific Integrasi Tantangan
Insights teknologi dan digital
pendidikan islam
9 Romli dkk. (2023)  Al-Qalam Jurnal Kajian Implementasi Implementasi
Islam dan Pendidikan filsafat praktis

pendidikan islam

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan triangulasi teori dengan cara
membandingkan pandangan antar tokoh klasik dan kontemporer serta mengaitkannya dengan
perspektif pendidikan modern. Teknik analisis data dilakukan secara sistematis melalui tahapan
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, sehingga diperoleh pemahaman yang
komprehensif mengenai relevansi filsafat pendidikan Islam dalam menjawab tantangan

pendidikan pada era modern dan digital.

251 Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

I1l. HASIL DAN PEMBAHASAN
Berdasarkan kajian kepustakaan dengan analisis historis-komparatif serta pembacaan
hermeneutik-tematik, penelitian ini menghasilkan:
1. Dimensi Historis Filsafat Pendidikan Islam
Kajian terhadap sejarah pemikiran pendidikan Islam menunjukkan bahwa akar
filsafatnya berawal dari prinsip tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib yang bersumber langsung dari
wahyu. Pada masa klasik, konsep pendidikan Islam berkembang melalui karya-karya pemikir
seperti al-Farabi, Ibn Sina, dan al-Ghazali. Mereka menegaskan bahwa tujuan utama
pendidikan adalah pembentukan insan kamil, yakni manusia paripurna yang menggabungkan
potensi akal, spiritual,danmoral.Institusi seperti madrasah Nizamiyyah di Baghdad atau Bayt
al-Hikmah di Andalusia menjadi pusat pengembangan keilmuan yang mengintegrasikan ilmu
agama dan ilmu rasional. Temuan ini memperlihatkan bahwa filsafat pendidikan Islam sejak
awal telah menolak dikotomi antara ilmu wahyu dan ilmu duniawi [10].
2. Perkembangan Institusi dan Metodologi Klasik
Hasil telaah pustaka memperlihatkan bahwa lembaga-lembaga pendidikan Islam
klasik tidak hanya berfungsi mentransfer ilmu, tetapi juga menanamkan nilai-nilai etis dan
spiritual. Pola halagah (lingkaran belajar) dan hubungan guru-murid berbasis keteladanan
merupakan manifestasi filosofi adab dan hikmah. Nilai-nilai ini menjadi ciri khas pendidikan
Islam yang membedakannya dari sistem pendidikan Barat yang cenderung formalistik [11].
3. Transformasi Filosofi pada Masa Modern Awal
Seiring munculnya modernitas, pendidikan Islam mengalami transformasi signifikan.
Tokoh seperti Muhammad Abduh, Igbal, dan Fazlur Rahman mulai menafsir ulang peran
rasionalitas dalam Islam. Pendidikan tidak lagi hanya diarahkan pada pemeliharaan tradisi,
tetapi juga pada pembentukan Kkesadaran kritis terhadap realitas  sosial.
Periode ini menandai lahirnya sintesis antara tradisi keislaman dan ilmu modern. Sistem
madrasah diubah agar mampu melahirkan ilmuwan Muslim yang rasional sekaligus berakhlak
[12].
4. Pergeseran Orientasi pada Era Kontemporer
Era globalisasi dan digitalisasi, filsafat pendidikan Islam menempuh jalan baru:
mengintegrasikan nilai spiritual dengan kemajuan teknologi dan sains. Filsafat pendidikan
Islam kontemporer berupaya menjaga keseimbangan antara keimanan, moralitas, dan

kompetensi ilmiah [13].

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 252


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

. Aspek Ontologis: Hakikat Manusia dalam Pendidikan

Kajian historis dan tematik memperlihatkan bahwa filsafat pendidikan Islam
memandang manusia sebagai makhluk multidimensi spiritual, intelektual, dan sosial. Hakikat
insan dalam perspektif Al-Qur’an menuntun pendidikan Islam untuk mengembangkan potensi
jasmani dan ruhani secara seimbang. Pendekatan ini menjadi dasar pembentukan kurikulum
yang menekankan keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan kecerdasan moral [14].
. Aspek Epistemologis: Sumber IImu dan Kebenaran

Aspek epistemologi, hasil penelitian menegaskan bahwa sumber ilmu dalam filsafat
pendidikan Islam berasal dari wahyu, akal, dan pengalaman. Dalam konteks kontemporer,
epistemologi Islam mengalami pembaruan dengan menerima metode empiris ilmiah selama
tidak menyalahi prinsip tauhid. Ini menunjukkan bahwa Islam tidak anti terhadap sains, tetapi
menghendaki sains yang bermoral.
. Aspek Aksiologis: Nilai dan Tujuan Pendidikan

Aksiologi pendidikan Islam menitikberatkan pada pembentukan karakter dan akhlak
mulia. Nilai keadilan, kasih sayang, tanggung jawab sosial, dan kejujuran menjadi tujuan
utama proses pendidikan. Dalam konteks digital, nilai-nilai ini diperluas menjadi etika
bermedia dan kesadaran ekologis [15].
. Sintesis Historis dan Kontemporer

Perbandingan antara masa klasik dan masa kini menunjukkan kesinambungan prinsip:
baik dahulu maupun sekarang, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana tazkiyah al-nafs
(penyucian diri) dan ta ‘lim al-hikmah (transfer kebijaksanaan). Perbedaan hanya terletak pada
bentuk implementasi dari halagah tradisional menjadi kelas digital [16].
. Relevansi Filsafat Pendidikan Islam di Indonesia

Penelitian-penelitian nasional menegaskan bahwa prinsip pendidikan Islam relevan
dengan sistem pendidikan Indonesia yang menekankan Profil Pelajar Pancasila. Nilai
religiusitas, gotong-royong, dan integritas moral dalam Pancasila sejalan dengan nilai-nilai
dasar pendidikan Islam, menjadikan filsafat ini landasan etis pembangunan karakter bangsa
[17].

10.Tantangan Implementasi di Era Global

Hasil studi menunjukkan masih adanya ketimpangan antara idealisme filosofis dan

praktik di lapangan. Banyak lembaga pendidikan Islam yang belum sepenuhnya mampu

253 Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

mengintegrasikan nilai-nilai filsafat Islam dalam kurikulum berbasis teknologi. Keterbatasan
kompetensi guru, fasilitas digital, dan kebijakan manajerial menjadi kendala utama [18].
11.Implikasi bagi Pengembangan Pendidikan Islam

Seluruh hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa filsafat pendidikan Islam tetap
relevan sebagai fondasi moral dan epistemologis pendidikan modern. Sintesis antara nilai-nilai
historis dan kebutuhan kontemporer menghasilkan paradigma baru: pendidikan Islam yang
berakar pada wahyu, berpikir rasional, dan berorientasi sosial. Paradigma ini diharapkan
menjadi landasan bagi pengembangan kurikulum dan kebijakan pendidikan Islam yang
berkelanjutan di Indonesia [12].

Filsafat pendidikan Islam merupakan landasan konseptual yang membahas hakikat
manusia, sumber ilmu, dan tujuan pendidikan berdasarkan wahyu sebagai sumber utama
pengetahuan. Dalam konteks historis, prinsip tarbiyah, ta 'lim, dan ta 'dib menjadi akar dari sistem
pendidikan Islam yang bertujuan membentuk insan kamil, yakni manusia yang beriman, berilmu,
dan berakhlak. Pemikiran ini selaras dengan pandangan Al-Ghazali dalam [hya’ ‘Ulim al-Din
bahwa pendidikan harus berorientasi pada penyucian jiwa dan pengembangan akal secara
harmonis.

Secara historis, lembaga seperti Bayt al-Hikmah dan Madrasah Nizamiyyah menjadi
simbol keterpaduan ilmu agama dan ilmu rasional. Di lembaga ini, ilmu teologi, filsafat,
kedokteran, dan matematika berkembang berdampingan dalam bingkai tauhid. Sistem pendidikan
pada masa Abbasiyah menunjukkan model epistemologi integratif yang dapat menjadi inspirasi
bagi kurikulum Islam modern. Penelitian mereka menyoroti pentingnya pendekatan
interdisciplinary learning berbasis nilai-nilai Islam untuk menjawab tantangan modernisasi [19].

Berkembangnya modernitas dalam pendidikan Islam menunjukkan bahwa transformasi
gagasan para pemikir terdahulu tetap menjadi landasan dalam gerakan pembaruan masa Kini,
karena sejarah pendidikan Islam telah membuktikan adanya kesinambungan nilai sebagai pijakan
pengembangan konsep pendidikan di era modern [20]. Pada masa modern awal, filsafat
pendidikan Islam mengalami revitalisasi melalui gagasan pembaruan dari tokoh-tokoh seperti
Muhammad Abduh dan Igbal. Abduh menegaskan pentingnya rasionalitas dan kebebasan berpikir
dalam memahami wahyu, sedangkan Igbal menekankan pendidikan yang menumbuhkan self-
actualization dalam kerangka tauhid. Semangat reformasi pendidikan Islam pada abad ke-20
menjadi titik awal munculnya model kurikulum integratif di Indonesia, yang menekankan sains

dan akhlak secara bersamaan.

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 254


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

Filsafat pendidikan Islam kontemporer kini berhadapan dengan tantangan globalisasi dan
revolusi digital. Paradigma pendidikan Islam harus mampu menjadi “jangkar moral” (moral
anchoring) di tengah disrupsi nilai akibat teknologi. Pendidikan Islam bukan sekadar
menyampaikan ajaran, tetapi juga menanamkan kesadaran etis dalam penggunaan media digital
dan kecerdasan buatan. Pendekatan etika digital dalam pendidikan Islam menjadi solusi untuk
membentuk karakter Muslim yang bertanggung jawab dalam ruang maya. Secara ontologis,
manusia dalam pandangan Islam adalah makhluk multidimensional yang terdiri atas unsur
jasmani, ruhani, dan intelektual. Tujuan pendidikan Islam adalah mengembangkan seluruh
potensi ini secara seimbang agar manusia mampu menjalankan perannya sebagai khalifah di
bumi. Pendidikan Islam harus menjadi sarana tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dan
pengembangan nalar kritis dalam waktu bersamaan. Konsep ini menolak reduksi pendidikan
hanya pada ranah kognitif [21].

Epistemologi Islam menempatkan wahyu, akal, dan pengalaman empiris sebagai tiga
sumber pengetahuan utama. Ketiganya berfungsi secara sinergis untuk membentuk ilmu yang
ilmiah sekaligus bermoral. Dalam konteks pendidikan, ini berarti bahwa sains dan teknologi
modern dapat diterima selama tidak bertentangan dengan prinsip tauhid. Pendekatan epistemologi
ini berbeda dari paradigma sekuler yang memisahkan nilai moral dari ilmu pengetahuan [15].
Aksiologi pendidikan Islam menekankan pada nilai moral dan kemanusiaan universal seperti
keadilan, tanggung jawab sosial, dan kasih sayang. Dalam konteks global, nilai-nilai ini
diterjemahkan menjadi etika sosial dan kepedulian lingkungan. Pendidikan Islam yang ideal harus
berfungsi sebagai sarana pembentukan manusia yang berakhlak dan berperan aktif dalam
memperbaiki tatanan sosial. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya melahirkan individu
cerdas, tetapi juga insan yang memiliki kesadaran moral dan spiritual.

Analisis komparatif antara konteks historis dan kontemporer menunjukkan bahwa
substansi nilai-nilai pendidikan Islam tidak berubah, meski bentuknya menyesuaikan
perkembangan zaman. Jika dahulu nilai-nilai Islam diajarkan melalui halagah dan majlis taklim,
kini dikembangkan melalui kelas virtual dan learning management system. Transformasi digital
dalam pendidikan Islam dapat berjalan efektif selama tetap berorientasi pada nilai spiritualitas
dan akhlak [22]. Indonesia, penerapan filsafat pendidikan Islam memiliki korelasi kuat dengan
pembangunan karakter nasional. Nilai religius, gotong royong, dan integritas moral sejalan

dengan konsep Profil Pelajar Pancasila. Transformasi kurikulum pendidikan Islam yang berbasis

255 Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

karakter menjadi solusi dalam menghadapi degradasi moral remaja. Hal ini memperlihatkan
bahwa filsafat pendidikan Islam relevan dan kompatibel dengan sistem pendidikan nasional [23].

Meski demikian, implementasi filsafat pendidikan Islam di lapangan masih menemui
kendala. Hasil penelitian menunjukkan bahwa banyak guru belum menguasai pendekatan
integratif antara ilmu agama dan sains. Perlunya teacher training berbasis literasi digital dan nilai-
nilai Islam untuk memperkuat profesionalisme pendidik. Revitalisasi ini memerlukan dukungan
kebijakan dan kolaborasi antara pemerintah, lembaga pendidikan, dan ulama agar cita-cita
pendidikan Islam yang holistik dapat terwujud [24]. Paradigma historis dalam sistem pendidikan
Islam menunjukkan fleksibilitas tinggi dalam merespons perubahan sosial tanpa kehilangan akar
nilai spiritualnya. Pesantren di Nusantara, misalnya, bertransformasi dari lembaga tradisional
berbasis halagah menjadi lembaga formal yang mengadopsi kurikulum terpadu. Transformasi ini
merupakan bentuk ijtihad pendidikan yang bertujuan menjaga kesinambungan nilai Islam
sekaligus memenuhi tuntutan modernitas. Adaptasi tersebut menjadi bukti bahwa filsafat
pendidikan Islam mampu bertahan melalui sintesis tradisi dan inovasi [25].

Konteks internasional dalam paradigma pendidikan Islam mulai mengarah pada model
“Islamic Integrated Education Framework” yang menggabungkan etika Islam dengan pedagogi
modern. Model ini menempatkan tauhid sebagai asas epistemologis sekaligus panduan dalam
praktik pedagogis, sehingga peserta didik mampu menghadapi dunia modern dengan identitas
keislaman yang kuat [26]. Selain itu, filsafat pendidikan Islam kontemporer juga menyoroti isu-
isu etika sosial seperti keadilan, kesetaraan gender, dan tanggung jawab ekologis. Pendidikan
Islam berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai moral universal yang bersumber dari Al-
Qur’an. Pendidikan Islam yang berorientasi pada kesadaran sosial dapat menciptakan generasi
Muslim yang peka terhadap problem kemanusiaan. Hal ini sejalan dengan konsep rahmatan lil
‘alamin yang menempatkan pendidikan sebagai wahana pembentukan peradaban inklusif.[27]

Praktiknya dalam pendidikan Islam kontemporer perlu menyeimbangkan antara orientasi
teologis dan kebutuhan profesional. Banyak lembaga Islam kini mengembangkan curriculum
integration model yang memadukan literasi Al-Qur’an, sains, dan teknologi. Pendekatan
interdisipliner semacam ini merupakan penerapan praktis dari filsafat pendidikan Islam yang
menolak dikotomi ilmu. Model ini efektif menumbuhkan nalar kritis sekaligus kesadaran spiritual
peserta didik [28]. Peran guru sebagai penggerak nilai-nilai filosofis dalam pendidikan Islam juga
menjadi fokus pembahasn. Guru dalam tradisi Islam tidak hanya berfungsi sebagai pengajar,

tetapi juga sebagai murabbi dan uswah hasanah (teladan moral). Pentingnya peningkatan

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 256


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

kompetensi profesional guru PAI agar mampu menginternalisasikan nilai-nilai filsafat Islam
dalam pembelajaran berbasis teknologi. Guru berperan sebagai jembatan antara idealisme
filosofis dan praktik pembelajaran di kelas [29].

Filsafat pendidikan Islam juga memberikan arah aksiologis terhadap kebijakan
pendidikan nasional. Nilai-nilai spiritual seperti integritas, kejujuran, dan keadilan sosial perlu
diinternalisasikan dalam kebijakan kurikulum agar selaras dengan tujuan pendidikan nasional.
Pendidikan Islam berpotensi memperkuat Profil Pelajar Pancasila, terutama dalam dimensi
religiusitas dan gotong royong. Integrasi ini menjadi bentuk aktualisasi nilai Islam dalam konteks
kebangsaan [30]. Epistemologi Islam menolak paham relativisme moral yang banyak
memengaruhi dunia pendidikan modern. Sains dan teknologi harus dikembangkan dalam bingkai
keimanan agar tidak kehilangan orientasi kemanusiaannya. Oleh karena itu, filsafat pendidikan
Islam harus berperan aktif dalam menanamkan kesadaran etis ilmiah agar kemajuan sains tidak
menjauhkan manusia dari nilai-nilai spiritual. Integrasi nilai iman dan ilmu menjadi kunci bagi
kebangkitan peradaban Islam di masa depan [31].

Pendidikan Islam juga harus diarahkan pada pengembangan lifelong learning berbasis
nilai-nilai Qur’ani. Hal ini sejalan dengan hasil penelitian. Pendidikan Islam yang dinamis dan
terbuka terhadap perubahan sosial. Menurutnya, pendidikan Islam sejati tidak berhenti pada
transfer ilmu, tetapi melatih manusia untuk terus mencari hikmah di sepanjang hayatnya. Konsep
ini relevan dengan pendekatan kontemporer yang menempatkan pembelajaran sebagai proses
berkelanjutan dan reflektif [32]. Tantangan terbesar dalam mengimplementasikan filsafat
pendidikan Islam ialah kesenjangan antara idealisme dan realitas di lapangan. Beberapa lembaga
pendidikan masih menghadapi keterbatasan sumber daya, rendahnya literasi digital guru, dan
ketidaksiapan adaptasi terhadap model pembelajaran modern. Disparitas antara sekolah Islam
perkotaan dan pedesaan menghambat pemerataan mutu pendidikan. Oleh sebab itu, perlu strategi
kebijakan yang adil dan berbasis kebutuhan lokal [33].

Keseluruhan temuan tersebut memperlihatkan bahwa filsafat pendidikan Islam tetap
relevan dalam merespons tantangan zaman. Melalui integrasi nilai-nilai historis dan kebutuhan
kontemporer, filsafat pendidikan Islam mampu melahirkan paradigma baru yang berakar pada
wahyu, berorientasi pada kemaslahatan sosial, dan terbuka terhadap inovasi ilmiah. Inilah bentuk
“pendidikan Islam berwawasan tauhid” yakni pendidikan yang menggabungkan iman, ilmu, dan

amal dalam satu kesatuan utuh [34].

257 Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

Kontribusi artikel ini adalah memberikan kontribusi teoretis dalam memperkuat
pemahaman mengenai kesinambungan filsafat pendidikan Islam dari masa klasik hingga
kontemporer, khususnya melalui sintesis konsep tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib sebagai fondasi
pendidikan Islam yang holistik dan integratif. Kajian ini menegaskan bahwa filsafat pendidikan
Islam memiliki relevansi yang berkelanjutan dalam merespons dinamika pendidikan modern,
terutama dalam upaya mengintegrasikan nilai spiritual, rasionalitas ilmiah, dan tuntutan
perkembangan teknologi. Oleh karena itu, artikel ini dapat menjadi rujukan konseptual bagi
pengembangan kurikulum, kebijakan pendidikan Islam, serta penguatan pendidikan karakter di
Indonesia.

Keterbatasan penelitian ini terletak pada pendekatan yang masih berbasis Kkajian
kepustakaan, sehingga belum menggambarkan secara empiris implementasi filsafat pendidikan
Islam dalam praktik pendidikan di lapangan. Selain itu, pembahasan masih terfokus pada
pemikiran tokoh dan literatur tertentu, sehingga belum sepenuhnya merepresentasikan keragaman
konteks dan model pendidikan Islam di berbagai lembaga pendidikan. Oleh karena itu, penelitian
selanjutnya disarankan untuk mengombinasikan pendekatan filosofis dengan penelitian empiris
agar mampu memberikan gambaran yang lebih komprehensif mengenai implementasi filsafat

pendidikan Islam dalam konteks pendidikan kontemporer.

IV. KESIMPULAN

Filsafat pendidikan Islam dalam penelitian ini dipahami sebagai kerangka konseptual
yang mengintegrasikan wahyu, akal, dan pengalaman dalam pembentukan manusia seutuhnya.
Sesuai tujuan penelitian, kajian historis menunjukkan bahwa sejak masa klasik, pendidikan Islam
berorientasi pada pembentukan insan kamil yang memadukan kecerdasan intelektual, spiritual,
dan moral, serta menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional. Pada era kontemporer,
paradigma ini mengalami transformasi melalui rasionalisasi pemikiran, integrasi sains, dan
penguatan etika sebagai respons terhadap globalisasi dan perkembangan teknologi. Implikasi
penelitian menegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam tetap relevan sebagai kerangka normatif
dan praktis yang menjaga keseimbangan antara kemajuan teknologi dan nilai spiritual. Dalam
konteks Indonesia, nilai-nilainya selaras dengan pembentukan karakter religius, integritas, dan
kepedulian sosial, meskipun masih terdapat tantangan seperti rendahnya literasi digital,

keterbatasan pendidik, dan kesenjangan fasilitas. Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 258


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

DOI: 10.35457/konstruk.v18i1.5469

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

memiliki signifikansi teoretis dan praktis bagi pengembangan pendidikan modern yang holistik,

integratif, dan berkeadilan.

[1]
(2]
(3]
[4]

[5]
6]
[7]

8]

[9]

[10]
[11]
[12]
[13]

[14]

[15]

[16]

[17]

[18]

[19]

DAFTAR PUSTAKA

A. Asrori and R. Rusman, Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Pendekatan Filsafat Islam Klasik.
Malang, Jawa Timur: Pustaka Learning Center, 2020. ISBN: 9786239412869.

B. Rama, M. N. Mahmud, and Ya’kub, “Filsafat Pendidikan dalam Perspektif Islam,” J. Pilar J.
Kaji. Islam Kontemporer, vol. 14, no. 2, pp. 163-175, 2023.

M. Ibrahim, S. Islam, O. Zohriah, and M. Azid, “Addressing contemporary ethical and moral issues
through islamic education,” J. Islam. Stud., vol. 1, no. 1, pp. 36-51, 2024, doi: 10.35335/kbbzar83.
S. Mutmainah, S. Supriyanto, and A. Amrin, “Problems of Islamic education: Analysis of
philosophical perspectives,” Cendikia Media J. lIm. Pendidik., vol. 14, no. 4, pp. 448-457, 2024,
doi: 10.35335/cendikia.v14i4.4921.

M. Albina and M. Aziz, “Hakikat Manusia dalam Al-Quran dan Filsafat Pendidikan Islam,” . J.
Pendidik. Islam, pp. 731-746, 2022, doi: 10.30868/ei.v11i01.2414.

M. Iw. Abdi, “Materi Dalam Filsafat Pendidikan Islam,” Al-Riwayah J. Kependidikan, vol. 10, no.
2, pp. 297-312, 2018, doi: 10.47945/al-riwayah.v10i2.38.

A. Wahab Syakhrani, S. Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, M. Nur Effendi, A. Fawait, N. Aini
Bunyani, and A. W. Finmeta, “Strengthening the Morals of the Muslim Generation Through
Digital-Based Islamic Education,” Indones. J. Educ., vol. 3, no. 2, pp. 328-340, 2023.

N. Asiah and H. Desky, “Islamic Educational Philosophy And Its Relevance To Global Educational
Discourse,” IOSR J. Humanit. Soc. Sci. (IOSR-JHSS, vol. 30, no. 5, p. 52, 2025, doi: 10.9790/0837-
3005024752.

F. Faridah and S. Nurhayati, “Education as Hermeneutic Study: Uncovering Meaning in The Digital
Era,” J. Ris. dan Inov. Pembelajaran, vol. 5, no. 1, pp. 183-197, 2025, doi:
10.51574/jrip.v5i1.2603.

G. Ikhtiono, “Dualism and Integration System of Education: Perspektif Sejarah,” Akad. J. Pemikir.
Islam, vol. 23, no. 1, pp. 155-172, 2018, doi: 10.32332/akademika.v23i1.1214.

J. Pendidikan and S. Dasar, “The Historical Development of Primary and Islamic Education in
Indonesia: From Empire to Reform Era,” no. July, pp. 33-44, 2025.

Z. Arifin, “Transformation of Islamic Education : Exploring Historical Roots and Its Development
in Indonesia,” vol. 3, no. 12, pp. 1543-1556, 2024.

Z. Muhammad, “Filsafat Pendidikan Islam Dalam Menyikapi Pengetahuan Kontemporer Tinjauan
Keseimbangan Ilmu Pengetahuan dan Keimanan,” vol. 5, no. 1, pp. 2313-2316, 2023.

N. Apriyani and N. Efendi, “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Karakter Jujur
Pada Siswa,” Akad. J. Keagamaan dan Pendidik., vol. 19, no. 1, pp. 34-41, 2023, doi:
10.56633/jkp.v19i1.505.

V. Nurfitriani, “Epistemologi Islam Dan Tantangan Sains Modern : Telaah Atas Gagasan Al-Farabi
Dan Ibnu Sina,” vol. 2, no. 1, pp. 34-41, 2025.

T. Njonge, “Influence of Psychological Well-Being and School Factors on Delinquency , During
the Covid-19 Period Among Secondary School Students in Selected Schools in Nakuru County :
Kenya,” vol. VIL, no. 2454, pp. 1175-1189, 2023, doi: 10.47772/1JRISS.

H. L. Holidah, sitti, Fitriani, “Reconciling Liberalism and Islamic Educational Values In
Indonesia,” vol. 6, no. 7, pp. 651-645, 2025, doi: 10.22373/jpi.v5i1.30598.

N. A. Mar, “Integration of Technology and Islamic Education in the Digital Era: Challenges,
Opportunities and Strategies,” J. Sci. Insights, vol. 1, no. 1, pp. 01-08, 2024, doi:
10.69930/jsi.v1il1.74.

Andy Riski Pratama, Salmi Wati, Rahmat Hidayat Hasan, Wilda Irsyad, and Iswandi Iswandi,
“Bayt Al-Hikmah: Pusat Kebijaksanaan dan Warisan Ilmu Pengetahuan Islam dalam Peradaban

259

Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index

KONSTRUKTIVISME, Vol. 18 No. 1 Januari 2026

ISSN: 1979-9438 (Print) / 2442-2355 (Online)

Website: https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
Email: konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

[20]

[21]
[22]

[23]

[24]

[25]
[26]
[27]

[28]

[29]

[30]

[31]

[32]

[33]

[34]

Abad Pertengahan,” J. Ris. Rumpun Agama dan Filsafat, vol. 2, no. 2, pp. 253-266, 2023, doi:
10.55606/jurrafi.v2i2.2122.

N. H. H. P. Rahmawati, Kasim Yahiji, Tita Rostitawati, Ferlin Umar, Pemikiran Modern Dalam
Islam. 2023.

S. Anam, Pendidikan Islam. 2018.

A. V. Indah, “Epistemologi Pendidikan Islam : Analisis Konseptual Terhadap Integrasi Wahyu dan
Akal Dalam Pembentukan Karakter Muslim,” vol. 6, no. 2, pp. 180-198, 2025.

F. Faizal, “Islamic Religious Education Courses as Students Forming Islamic Character,” J. Ris.
llmu Pendidik., vol. 2, no. 3, pp. 192-196, Jul. 2022, doi: 10.56495/jrip.v2i3.166.

F. D. S. Harahap, A. Arbi, and E. Yusrianto, “Integrasi Sains dan Islam dalam Pendidikan Islam:
Model, Tantangan, dan Implementasi di Madrasah dan Pesantren,” Kutubkhanah, vol. 25, no. 1, p.
1, May 2025, doi: 10.24014/kutubkhanah.v25i1.36861.

R. Zarita, Z. Musthan, and M. Shaleh, “Pandangan Filsafat Pendidikan Agama Islam tentang
Hakekat Manusia,” vol. 11, no. 1, 2025.

M. A. Mustofa and F. Ramdhani, “Islamic Education and Contemporary Challenges,” Adab. J.
Pendidik. dan Pemikir., vol. 2, no. 2, pp. 109-127, Jun. 2023, doi: 10.38073/adabuna.v2i2.1156.
Nanda Rahayu Agustia, Salminawati, and Usiono, “Pendidikan Multikultural Perfektif Filsafat
Pendidikan Islam,” Turots J. Pendidik. Islam, pp. 774-784, Jun. 2023, doi: 10.51468/jpi.v5i1.401.
V. Desfita, S. Salminawati, and U. Usiono, “Integration of Science in the Perspective of Islamic
Educational Philosophy and its Implications in Realizing Holistic Education,” J. As-Salam, vol. 8,
no. 2, pp. 114-134, Oct. 2024, doi: 10.37249/assalam.v8i2.714.

D. Y. Yudhyarta, “Epistemologi Integratif Rasulullah SAW: Telaah Prinsip Wahyu-Akal-Empiris
sebagai Fondasi Pengembangan Sains dan Teknologi Berbasis Etika,” Al-Zayn J. IImu Sos. dan
Huk., pp. 2987-2996, 2025.

Musdalipah Musdalipah, Rustang Bin Lapude, and Ahmad Muktamar, “Profil Pelajar Pancasila
Dalam Persfektif Pendidikan Agama Islam,” Al-Tarbiyah J. lImu Pendidik. Islam, vol. 1, no. 4, pp.
164-179, Sep. 2023, doi: 10.59059/al-tarbiyah.v1i4.399.

M. Y. Yusuf, “Epistemologi Sains Islam Perspektif Agus Purwanto,” Anal. J. Stud. Keislam., vol.
17, no. 1, p. 65, 2017, doi: 10.24042/ajsk.v17i1.898.

Hoerotunnisa Hoerotunnisa, Ratu Suntiah, Mursidin Mursidin, and Miftah Falah Udwi Syarfiah,
“Pengembangan Tujuan dalam Ilmu Pendidikan Islam Korelasinya dengan Perubahan Zaman,” Al-
Tarbiyah J. llmu Pendidik. Islam, vol. 3, no. 1, pp. 81-90, Dec. 2024, doi: 10.59059/al-
tarbiyah.v3i1.1854.

F. V. Muchasin and M. Mujiburrohman, “Peran Filsafat Pendidikan Islam dalam Pengelolaan
Lembaga Pendidikan di SD IT Hidayatullah Yogyakarta,” TSAQOFAH, vol. 5, no. 5, pp. 5045-
5058, Aug. 2025, doi: 10.58578/tsaqofah.v5i5.6986.

Ahadiah Hanum, “Concept of Islamic Education Perspective of Sayyid Muhammad Naquib Al-
Attas,” ATTAQWA J. Pendidik. Islam dan Anak Usia Dini, vol. 3, no. 2, pp. 104-111, May 2024,
doi: 10.58355/attaqwa.v3i2.68.

Konstruktivisme : Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 260


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1326447757
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1421040449
https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/konstruktivisme/index
mailto:konstruktivisme@unisbablitar.ac.id

